# 白山・能登の観音信仰

――古代の補陀洛信仰にふれて―

### 白山と泰澄伝承

「越の大徳」と呼ばれた泰澄和尚である。「越の大徳」と呼ばれた泰澄和尚である。修験道以前、神仏習合以前は、この自山比咩神こそが山の女神また水神・龍神として崇められていたのである。そこへ自山比咩神こそが山の女神また水神・龍神として崇められていたのである。そこへ自山比咩神こそが山の女神また水神・龍神として崇められていたのである。そこへも加賀国石川郡に「白山比咩神社」とみえる。修験道以前、神仏習合以前は、このも加賀国石川郡に「白山比咩神社」とみえる。修験道以前、神仏習合以前は、このも加賀国石川郡に「白山比咩神社」とみえる。修験道以前、神仏習合以前は、このは、古代といては巨大な水分山として霊威ある女神の住まう山とされた。『文徳実録』においては、近には、古代、古代、祖の大徳」と呼ばれた泰澄和尚である。

た。ついに泰澄は天嶺禅定(山頂)に登攀し、緑碧池のほとりで祈りをこらしたとよれば、泰澄は天嶺禅定(山頂)に登攀し、緑碧池のほとりで祈りをこらしたとよれば、泰澄は天嶺禅定(山頂)に登攀し、神野原で修行していたところ、かの貴女しばしば現じて、その東の林泉へと和尚を得き、また吾が身はすなわちイザナミノミコトであり、今は妙理大菩薩と号すと正体を明かし、「抑も吾が本地の真身は天嶺に在り。往きて礼すべし」といざなっ体を明かし、「抑も吾が本地の真身は天嶺に在り。往きて礼すべし」といざなっ体を明かし、「抑も吾が本地の真身は天嶺に在り。往きて礼すべし」といざなった。ついに泰澄は天嶺禅定(山頂)に登攀し、緑碧池のほとりで祈りをこらしたとた。ついに泰澄は天嶺禅定(山頂)に登攀し、緑碧池のほとりで祈りをこらしたとた。ついに泰澄は天嶺禅定(山頂)に登攀し、緑碧池のほとりで祈りをこらしたとた。ついに泰澄は天嶺禅定(山頂)に登攀し、緑碧池のほとりで祈りをこらしたとた。ついに泰澄は天嶺禅定(山頂)に登攀し、緑碧池のほとりで祈りをこらしたとた。ついに泰澄は天嶺禅定(山頂)に登攀し、緑碧池のほとりで祈りをこらしたとた。ついに泰澄は天嶺禅定(山頂)に登攀し、緑碧池のほとりで祈りをこらしたとた。ついに泰澄は天嶺神定(山頂)に登攀し、緑碧池のほとりで祈りをこらしたとた。

神野富一

後白山には多くの行者が登攀するようになった……。
のた。泰澄は臥行者、浄定行者のみを供とし、天嶺禅定で一千日間練行した。その小白山別山大行事(本地聖観音)、右の孤峰の太己貴(本地阿弥陀如来)にも出会面観自在尊の慈悲の玉躰」がたちまちに出現した……。その時泰澄は、左の孤峰の面観自在尊の慈悲の玉躰」がたちまちに出現した……。その時泰澄は、左の孤峰の正、大道神神神神があれ頭龍王の形が示現した。しかし泰澄は、それは方便の示現でころ、まず池中から九頭龍王の形が示現した。しかし泰澄は、それは方便の示現で

喜式』に出る白山比咩神であったに相違ない。 電式』に出る白山比咩神であったに相違ない。 現存の『泰澄和尚伝記』は伝説的要素を多く含み、また成立時以降の増補も疑わ現存の『泰澄和尚伝記』は伝説的要素を多く含み、また成立時以降の増補も疑わまれの『存われていたということは知られる。『伝記』中には十一面には台山信仰圏の中で行われていたということは知られる。『伝記』中には十一面には台山信仰圏の中で行われていたということは知られる。『伝記』中には十一面には台山信仰圏の中で行われていたという伝承が、遅くとも平安中期ごろれば後世的変容であり、泰澄が出会ったもとからの山の女神は『文徳実録』や『延知書録という仏教的の『本語』は伝説的要素を多く含み、また成立時以降の増補も疑われるけれども、

た、海民出身の偉大な呪術者の物語であったのだ」。

頂以前、 を経た後、 とげる動因となったのは、 況の分析からすると、白山に観音信仰を持ち込み、観音と白山比咩神の習合をなし 民がひとしく敬仰する山だったのだけれども、しかし泰澄伝承やそれを取り巻く状 も敬仰された山であったろう。山民や農民にとって、白山比咩神は山の神としてま 泰澄に仕えた彼が北海を行く船に対して飛鉢法を行い、 目印ともなる山であり、 が、それだけではなく、 が越知山側で作成され、 数キロにあるが、その位置は麻生津から見ると白山とはまるで正反対の方角であ や活動の拠点としていたらしい。越知山は泰澄の出生地とされる麻生津から西方十 生命や生活に直接する存在であったにちがいない。白山はそうして山民・農民・海 た水神・龍神として、大いなる恵みをもたらし、時には恐ろしい相貌もあらわす、 多くの河川を流出する白山は、むろん古くから海民ばかりではなく山民や農民に 出身であったと考えられる臥行者が能登島から目指してやって来たのも、 泰澄が海民の出自であったという推定、また海民の観音信仰ということに関して 白山とともに越知山の信仰も注目される。『泰澄和尚伝記』によれば、 なぜ白山の仏教化をライフワークとしたらしい泰澄が、まず白山とは正反対の 越知山は標高六一三メートルばかり、 ?の越知山に赴き、そこを本拠としたとされているのか。それは、『伝記』自体 若年時より泰澄が修行したのは越知山であり、また壮年時のさかんな活動 晩年の十年間ばかりをおくったのもその山だった。泰澄は越知山を修行 越知山が泰澄当時から海民の信仰する山だったからだろ かつてはその頂上付近から日本海も見渡せた。やはり海民 越知山の宣揚を目的としたという理由もたしかにあろう 山岸氏の説くように海民の活動であったと考えられる。 航海の指標や漁民の山アテ ためにまた出羽の船頭神部 (山ダメ)の 白山登 そして

どり入った信仰の伝播の道すじと勢いをも示している。れてよい。海近い越知山からより奥深く丈高い白山へ、それは古代越前の海民がたうのではないが、泰澄伝承の成立基盤に海民の越知山信仰が存在したことは推定さ浄定を引き寄せたのもこの山であった。これらの『伝記』の伝承を事実視するとい

のもうなずかれる。いるが、また山頂の越知神社とともに昔から今に至るまで漁民の信仰が厚いという修験の寺として往古は隆盛を誇り、泰澄・修験関係の宝物や旧跡を今も多く伝えて越知山のふもとの大谷寺は泰澄の開創にして修行、終焉の地でもあったと伝え、

### 白山のフダラク信仰

点 ず海民にも広く信仰された。海からのぞむ神聖な山として、また航海の指標や山ア 無事を感謝し、 継ぐ御贄祭が毎年六月に漁業関係者によって盛大に行われ、 ら御贄を受ける例であったという(『白山本宮神主職次第』)。 テの山として、古来航海者や漁業者の信仰を集めてきた。 巨大な水分山として霊威ある女神が住まうとされた白山は、 石川県鶴来町の白山比咩神社では、 大漁を祈願している。 神社には船絵馬の寄進も多いという。 長和五年 (一〇一六) 加賀側の白山信仰の拠 以来、 海の幸を献進、 現在でもその伝統を 山民・農民のみなら 加賀の七湊か 漁

代にどのようにして観音信者となったのだろうか。泰澄だったと考えられるのだが、ではその泰澄ら海民は、八世紀初期という古い時をの白山の信仰に早くに観音信仰をもちこんで白山を仏教化したのが海民出身の

たであろう」と、海民の間に海上守護の観音信仰が受容されやすかったこと、また難の危険にさらされやすい海民には受け入れやすい神であった。また観音の浄土補現世利益の神(仏)であり、より直接的には危難よけの神であったから、海上で遭観音と習合したので、海民と観音、観音と白山の結びつきは、「観音は民間仏教で比咩神の信仰は海民にも行われていた、そして白山比咩神はやはり海民の信仰した比咩神の信仰の結びつきについて、先の山岸氏は、もともと水神としての白山

フダラク信仰という二点を挙げている。

るが、この部分は識語にいう正応四年(一二九一)以前の後補にかかるとみられ う。成立年不詳という『白山禅頂御本地垂迹之由来伝記』にも先と同様な文がみ 〔一〇〇四~一〇一二〕以前の成立) 見られたにちがいない。史料の中にも白山をフダラク山だというものがある。『泰 域記』に説く、 から長寛元年(一一六三)の成立(永享十一年〔一四三九〕書写)と考えられてい 寺の人、譬喩房阿闍梨が白山禅頂に参詣して、「補陀落本栖振捨如何茲越白山」 とはなしがたいが、ただ、白山比咩神社に伝わる『白山之記』の末尾近くに、三井 白山神社蔵本・白山比咩神社本などの古写本には見えないようで、後補にかかろ キミ二神が淡路国を生み、「其の後大八島作り給ふ。此の中に大山有りて白山と号 澄和尚伝記』の越知神社蔵本(元和五年〔一六一九〕書写。 を誇る白山は、たしかに信仰の目からは『華厳経』に説く海上の山、また『大唐西 んとて)と返したとある。 陀落の本の栖を振り捨てて如何で茲まで越の白山) そのうち、フダラク信仰に関していえば、海からの視線においても堂々たる山容 また白山禅頂は「誠に補陀洛仙観音の浄土なり」ともいう。これらは古い史料 即ち観音浄土補陀落山是なり」とある。ただしこの部分は金沢文庫本・平泉寺 権現も やはり白山をフダラク山に擬していたわけだろう。 流れて大河を出す」などという南インドのフダラク山と自然相が似ていると 「仏滅長夜迷以来輪廻類導」(仏滅の長夜に迷ふ以来の輪廻の類導か 海近くにあって 白山の観音をインドのフダラク山から移ってきたとして 「山径危険、 で、貴女が泰澄に神統譜を語っていく条に、 嚴谷敧傾。 )という歌を権現に詠みかけたと 山頂に池有り。 『白山之記』は内部徴証 識語によれば寛弘年中 其の水澄鏡 (補

ためてその考察が必要となる。

「大めてその考察が必要となる。

「大めてその考察が必要となる。

「大めてその考察が必要となる。

「大めてその考察が必要となる。

「大めてその考察が必要となる。

「大めてその考察が必要となる。

「大めてその考察が必要となる。

「大めてその考察が必要となる。

「大のでも、本澄の時代にすでに白山をフダラク山とみなしていたかどうかを史料に探ることをある。

朝僧、 残っている。また、『伝記』の記述に即しても、 画に描かれ、 都に十一面観音信仰を含む密教的観音信仰をさかんにしたことは、写経や造像の面 る。 余巻を披閲礼拝讃嘆し、 が地方へも伝播したものとは考えにくい。なるほど『泰澄和尚伝記』には、 でどう読み解けばよいのだろうか て越の白山禅定にはなばなしく樹立されたという『伝記』の語りを、 いない。ではそれは何に由来したというのか。十一面観音信仰が都の流行に先んじ 面法も会得してさらに験力を増した、と『伝記』は主張しているのだろう。ともあ はすでに少年時より十一面観音信者となって験力を得ていたが、後年都に著名な帰 無十一面観世音神変不思議」と唱えながら修行を開始したことになっている。 るか以前、 乗十一面経』(『十一面神呪心経』)の書写が行われた記録も『大日本古文書』には ているなど、十一面観音信仰は玄昉帰朝以前から日本に存在した。天平五年に の検討からして史実と認められる。ただし、十一面観音は法隆寺金堂第十二壁の壁 一面法を修し、 正史にはみえない伝承だが、帰朝した玄昉がその将来した厖大な経典とともに 『伝記』自体も泰澄の十一面信仰を、玄昉、 和尚五十五歳の時に唐から帰朝した玄舫(玄昉) 八世紀前半当時に泰澄ら北陸の海民がもっていた観音信仰は、都に定着したもの 玄昉によって大量の経論を学び、 十四歳の時に夢で十一面観音への帰依を教えられ、 熊野の那智経塚遺跡からは七世紀後半の制作とみられる像が発見され 当時天下に流行していた疱瘡を収束させたという事跡が語られてい 特に『十一面経』を授けられ、早速翌年、 いわば正規に『十一面経』にもとづく十一 あるいは都の流行によるとはして 泰澄は五十五歳で玄昉を尋ねるは 和尚を尋ね、 越知山に赴いて 勅宣によって十 将来の経論五千 歴史の相の中

の記録、『延喜式』「神名帳」における新羅系・高句麗系の神社の存在など、また数束ガアラシト伝承、正史における度重なる北陸への高句麗船・渤海船の来着・漂着のだったと思われる。古代の北陸がその地理的条件から大陸・半島文化受容の先進地域の一つであったことは、すでに多く説かれている。文献では垂仁紀におけるツ地域の一つであったことは、すでに多く説かれている。文献では垂仁紀におけるツル域の一つであったことは、すでに多く説かれている。文献では垂仁紀におけるツル域の一つであったことは、外来文化の受容では先進的な部分をもった古代の北陸がでいたが、不変はすでにその観音信仰の主体が海民であるという点に含まれていたのだが、示唆はすでにその観音信仰の主体が海民であるという点に含まれていたのだが、

泰澄ら北陸の海民の間にも観音信仰が広まっていたのである。 を登ら北陸の海民の間にも観音信仰が広まっていたのである。 お発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたと考えられる。まさにそのころ、あるいはその直後に、いちはやくが発生していたのである。

海のフダラク信仰の伝来、受容は、たんなる物や技術のそれとは異なる位相をも 海のフダラク信仰の伝来、受容は、たんなる物や技術のそれとは異なる位相をも の源泉になったと思えてならない。

とについてもふれておこう。 とについてもふれておこう。 なお、泰澄らの信仰は観音の中でも特に十一面観音に寄せられたのだが、そのこ

その御衣木がやって来たという観念を基本にもつ「海上がりの観音」伝承を縁起と れも世尊がフダラク山の観世音の宮殿において説法したことになっている。 音や阿波国東方海上の湯島 ってきたという東大寺二月堂の本尊が十一面観音であり、 本のフダラク信仰においても、 大悲心陀羅尼経』・『不空羂索神変真言経』(いずれも大正蔵二〇)などでは、 った。『十一面観自在菩薩心密言念誦儀軌経』・『千手千眼観世音菩薩広大円満無礙 も聖観音のみならず十一面・千手・如意輪・不空羂索などにも考えられるようにな 化観音もあった。インドにおける観音信仰の密教的展開につれ、フダラク山の観音 フダラク信仰において信仰の対象となった観音は、 (伊島) 古いところではフダラク山から閼伽の器に乗ってや の観音も十 面である。 むろん顕教の観音に限らず変 補陀落山六波羅密寺の観 フダラクから観音像や また日 いず

どが十一面を祀っている。している寺院では、但馬の温泉寺・伊勢の正福寺・相模の長谷寺・下総の円福寺な

け、 力な呪力をもつと考えられ、 民の信仰は、 呪経』ではそこを「一切の水難、漂溺さする能はず」としている。この観音への の玄奘訳『十一面神呪心経』に先立つ、 の功徳が説かれている。十種の功徳の八番目に「水溺れさする能はず」とある。 は地獄に落ちず、弥陀の極楽世界に生まれるなど四種の死後の果報が得られるとそ ることなく、刀杖の難・水難・火難から逃れるなど十種の現世の果報と、 十一面観音の神呪を一百八遍念誦すれば現し身にして無病であり、 十一面悔過の所拠経典の一つともなった『十一面神呪心経』(大正蔵二〇) 変化観音はその所拠経典に説かれる教義とともに、 一切衆生を救済するという。日本には玄昉が伝えて以来重んじられたとされ、 教義としてはこのあたりに根ざしていたことになる。 信仰が広まった。十一面観音はあらゆる方角に顔を向 北周耶那崛多の異訳『仏説十一面観世音神 その怪異な面相や姿態から 財宝衣食も尽き

## 古代の能登島と臥行者

時代、 に雪の底に臥して和尚のようすをうかがっていた。そこで臥行者と名づけられた。 しい修行をする若き和尚に小沙弥はたえず影のように従い、 沙弥が尋ねてきた。 と製塩で特徴づけられる。 尾港付近に比定される古代の要津、 る。古墳時代には現七尾市域に居住して勢力を張った能登臣の支配下にあり、 十二キロの島である。縄文・弥生の遺跡も多く、早くから人が居住したことがわか 北海を行く船に越知山から鉢を飛ばして粮米を乞い、和尚にたてまつった……。 臥行者の出身地とされる能登島は、能登半島の七尾湾に浮かぶ低平な、 『泰澄和尚伝記』にいう。 七・八世紀ごろには律令制に移行したが、そのころの能登島の生業は、 和尚は予期していたように笑って迎え、 越知山で修行する若き泰澄和尚のもとへ能登島から 香島津は島南部の向かい側にあたる。 最初の侍者とした。 風寒堪えがたくとも常 造船 激

古代において造船は能登全体でさかんで、古くから舟木部も置かれ、ヤマトの王

をさして往く時に(以上、題詞による)、出挙の視察のために諸郡を巡行したが、その折「香島の津」から船で「熊来の村」一資料がある。天平二十年(七四八)春、当時越中守であった万葉歌人大伴家持は料からうかがわれるが、能登島での造船に関しては『万葉集』に人間の息吹の通う権は北方攻略や大陸・朝鮮半島との通交に能登の造船に期待したことが各種関係史

とぶさ立て舟木伐るといふ能登の島山今日見れば木立繁しも幾代神びぞ

(巻十七・四〇二六)と旋頭歌を詠んだ。「とぶさ(鳥総)」は木の梢の枝葉のこと、伐木の際、木の精霊に対する儀礼としてそれを伐り、立てたらしい。「能登の島山」は能登島を指すとしてよく、木々繁茂する能登島のありさまを神々しく悠久だと讃えている。この歌によって当時能登島は船材を産する島として知られていたことがわかるし、造船が行われていたことも推測される。造船にはまた操船の技術もともなうわけで、つまり当時の能登島は海民の一根拠地だったとみられよう。一方、能登半島の土器製塩に関しては、立地のよい内浦の七尾湾岸でまず始まり、六世紀後半ごろ~八世紀前半ごろが最盛期であったが、中でも四面海に囲まれた能登島は代表的な塩産出地で半ごろが最盛期であったが、中でも四面海に囲まれた能登島は代表的な塩産出地でまったことがわかっている。

9るに、越後国蒲原郡伊夜比古神社と雌雄の神なるべし」というように、越後国のあるいはまた、能登島の式内社伊夜比咩神社は、森田平次の『能登志徴』に「按

ルートは延びていたのである。 塩山」の守護神であったと推理している。能登から越後へ、さらにその先へも海上結し、上社と下社に類した関係にもなった、伊夜比咩神社の当初の姿は「船木伐る夜比古神社記』を引くなどして両社が対馬暖流を媒介とする「海ッ道」によって直伊夜比古(いやひこ)神社と深い関係があったと考えられる。浅香年木氏は、『伊

郡に「古麻志比古神社」がみえるが、「古麻」は 者について高句麗からの人々の来住も考えられている。 中ごろの築造で高句麗式の様式をもつとされる須曽蝦夷穴古墳も存在し、 器や農具であるだけに、大陸・半島の生活文化が日本の海岸地帯へいわば自然的に たのだ。天長元年(八二四)四月ごろ能登国に新羅琴や鋤・碓が漂着したことを伝 の日本海にはそうした海上ルートが存在し、またルートからはずれた漂着も多かっ している(『続日本紀』)。延暦二十三年 いるし、天平宝字七年八月(七六三)には日本からの遣渤海使船に く横たわる日本列島の、能登はまん中に突き出た半島である。能登島には、 伝来していた状況を想わせる。大陸や朝鮮半島の側から見ると、対岸に弓状に細長 える記事(『日本紀略』)は、それが偶然の漂着であり、またその「寄りもの」が楽 い間には大陸・半島との民間的な接触や交流も広汎に行われたにちがいない。古代 いる(いずれも『日本後紀』)。それらは国の外交レベルでの記録であるが、 るための施設 さらに、能登は大陸・朝鮮半島とも直接交通した。渤海使は能登に三度来着して 「客院」の造営が命ぜられ、翌年七月には珠洲郡に外国船が漂着して (八〇四)六月には能登国に渤海使を迎え 「高麗」(高句麗)を意味するとも [延喜式] 神名帳には珠洲 「能登」と命名

から来住した集団が祀った神にちがいない。いわれる。鳳至郡の「美麻奈比古神社」「美麻奈比咩神社」は朝鮮半島南部の任

那

信仰も、泰澄の場合と同様、海からやって来た可能性が大きい。の集団の中から出たので、その海民の交通や信仰のつながりから越知山の泰澄のもとに赴いたというのだろう。そして日本海の海岸伝いのネットワークの存在や能登とに赴いたというのだろう。そして日本海の海岸伝いのネットワークの存在や能登とに赴いたというのだろう。そして日本海の海岸伝いのネットワークの存在や能登とに赴いたというのだろう。そして日本海の海岸伝いのネットワークの存在や能登とに赴いたというのである。

し、これらはすべて泰澄伝承の流布とともに後世に付会されたものだろうか。蜂崎(鉢ヶ崎)も行者の鉢に由来するという伝えがあった(『能登志徴』)。しか行者の母が住んだ所が祖母ヶ浦、行者が寝て暮した所が閨村で(『能登名跡志』)、なお、能登島には臥行者にゆかりがあるという地名がいくつか伝えられている。

### 四 能登の観音信仰

手がかりとしてみよう。

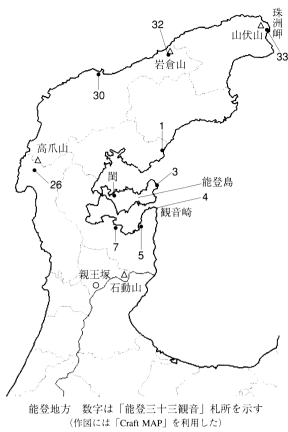
古代の能登島や能登半島は海のネットワークに結ばれていたので、臥行者がもっ古代の能登における海の観音信仰の伝来、受容の痕跡が、後代の能登の観音信仰といいての伝承の中にわずかにでも残されていないだろうか。古代能登の観音信仰といいての伝承の中にわずかにでも残されていないだろうか。古代能登の観音信仰といいての伝承の中にわずかにでも残されていないだろうか。古代能登の観音信仰といいての伝承の神にわずかにでも残されていないだろうか。古代能登の観音信仰といいての任承の神でが、大きには、

ついての記述も多くみえる。も多かったことがわかる。元禄以前には成立していた「能登三十三観音」の札所にと、そのころ能登には多くの密教(真言宗)寺院が営まれ、あるいは廃絶したもの安永六年(一七七七)ごろ、太田頼資によって書かれた『能登名跡志』をみる

三所の一つであり、その点では珍しいものではないが、その成立には独自の事情も「能登三十三観音」は近世に流行のように全国各地に簇生した幾多の地方的三十

だが、 拠とする石動修験が栄えたことがよく知られているが、由谷裕哉氏によれば、 陸地方には浄土真宗が急速に広がり、 いくつかを取り上げてみる。 は古い由緒を主張し、また海辺に立地して海の信仰にかかわるところも多い。その のようなありさまであったのか、ということがここでの関心事である。 かったという。ではさらに、その石動修験が栄える以前、 に札所となった観音霊場も中世にはその石動修験の支配下、 という側面をもつらしい。 動きとして、 介在したようである。文明三年(一四七一)の蓮如の越前吉崎進出を契機として北 「能登三十三観音」 旧来の観音霊場(観音寺院や観音堂)をネットワーク化して成立した は旧勢力側 それ以前、 中世の能登では口能登に位置する石動山を本 能登にもそのころ以来真宗勢力が伸張したの (真言宗・曹洞宗・修験) のそれに対抗する 古代能登の観音信仰 影響下にあった所が多

ら出現したものと地元で伝え、龍燈が折々にあるという(『能登志徴』)。 四十メートルばかり陸地から離れて鹿渡島という小島があり、 火 + のとされる。妙観院のある場所は古くは文字通り海上の小島であったようで、 院は大同年間(八〇六~八一〇)の創建と伝え、本尊聖観音像は鎌倉時代初期のも 能登島の浮かぶ七尾湾岸で、 ている 五八)の銘をもって能登地方の現存観音像としては古く、七番札所、 能登島の東南方の崎山半島先端部を「観音崎」という。その出先、 一年 (一四八〇)、 小島の観音とてましますをよめり」とある。 (四番札所)。その本尊千手観音は文武天皇代 (六九七~七〇七) に海中 と題して、 能登に滞留していた招月庵正広 「此浦の南の小島補陀罷具のはじめはこれか残るともし 五番札所、 大田の海門寺の千手観音像は保元三年 観音の祀られた小島が小フダラク (歌人。正徹の弟子) 小観音堂が建てられ 今ではほ 小島の妙



おかない。 が密集し、そろって古い由緒を主張していることは歴史の深度を感じさせないでは は信じがたいとしても、少なくともこうして能登島および七尾湾周辺には観音寺院 草創を伝える(『能登名跡志』)。以上に挙げた各伝承における実年代はそのままに とみなされた時代があったようだ。能登島の北東方、 なきことではあるまい 寺はかつて大伽藍を擁した観音寺院で、 『泰澄和尚伝記』において臥行者の出自を能登島としていることもゆえ 孝徳天皇の白雉年中 一番札所、 (六五〇~六五四 諸橋の白雉山明泉 0)

曽々木海岸近くにそそり立つ岩倉山は船人の指標となる岩山であり、その社と寺の 社が存し、 雉二年 伝える (寺伝)。また、三十二番、 誓願寺の如意輪観音は三国伝来の尊像で、寺は養老四年(七二〇)、泰澄の開基と さらに奥能登やその周辺にも視野を広げると、三十番札所、 (六五一)漁夫の網にかかってきた海上がりの霊像であるという 寺は岩倉山 岩倉寺はその別当寺であって本尊観音は岩倉比古神の本地仏とされる。 (標高三五七メ 同市町野町の白雉山岩倉寺の本尊千手観音は白 トル) 中腹に建つが、 近くに式内岩倉比古神 輪島市鳳至町にある (『能登名

> たかたちをそのまま示している。その習合の年代はかなり古いだろう。 関係は、 船人や地元の人々の自然発生的な岩山信仰の上に観音信仰が習合してい

が習合していったかたちを共通して示しているのである 社の本社高倉宮が山頂に営まれ、 立つ山として信仰を集め、 坐山高勝寺 も覆うて渡海の見当となる名山也\_ 現に祈るに火見ゆる也。 はりその地勢からして目に立つ山であり、 島東北端の珠洲岬に近い山伏山 由来書』に大宝三年草創、 上がる、また六社権現高爪山社の別当寺が二十六番、 いう山で、頂きに観音堂があり、毎年六月十八日の祭礼にあたっては前夜に龍燈が 市と羽咋郡志賀町の境にある)は 奥能登やその周辺にある航海の指標となる山といえば、 此国五十里のとまり北のはてにある高山也。 能登富士とも呼ばれる秀麗なかたちの高爪山 (現在翠雲寺) 夫より山を見て難をのがるると也。 がある。 海民の信仰も厚く、 本尊は行基の作と伝えている (『能登志徴』)。 (高坐山・鈴ヶ嶽とも。標高一八四メートル) ふもとの須須神社のそばに別当寺、 「西海の出先に高く聳へ、 と船人に信仰された山としている。 岩倉山・高爪山・山伏山はともにその地域に目 『能登名跡志』に、「又三崎の山 そして在来の山の神信仰に観音信仰 ……渡海の船難風に出合、 金龍山大福寺で、 (標高三四一メートル。 ほかに高爪山と山伏山が 渡海船の見当とす」 ……高山に而其上古木 三十三番、 式内須須神 『貞享二年 一方、 三崎権 伏山と はや 輪島 高

て、

関連した信仰形態の現われである、 仰伝承がきわめて多い、 多い、つまり、 観音像の漂着・海中出現伝承も四ヵ寺まである、 山アテ利用の山の頂きに立地する所が多い、 の熱い信仰に支えられてきたことを一特徴とする。由谷裕哉氏もこの点にふれ、 堂が多い。しかもすでに述べたように、奥能登や七尾湾岸の海辺の観音寺院が海民 のように分析している。すなわち、能登の札所には龍燈伝承が数ヵ寺にみられる、 以上、能登の観音札所のいくつかにふれてきたが、能登は海辺に観音寺院や観音 奥能登や七尾湾岸の札所では海で生活する人々の信仰とつながる信 これはいうまでもなく能登の地域住民の生業形態と密接に <u>لے</u> (21) 同意できる見解だ。 海からの漂着者に関する伝承がある、 また海上守護や豊漁の霊験伝承も

墳は四世紀後半ごろの築造で崇神天皇の皇子、大入杵命の墓とされ、すぐそばに 観音と古墳にまつわる、 やや風変わりな伝承もある。 中能登町小田中の親王塚古

が、その祖先の守り神が観音であること、観音が航海を助けたとされていることに るまで、能登臣祖神神社が存在したという。豪族能登臣の祖の大陸渡りの物語だ る、というのである。親王塚の場所には明治八年に塚が大入杵命の陵墓と指定され 亀の形を塚に築き、骸を納めた。五町ばかり山奥に守りの観音堂(十番札所)があ の背に乗って無事小田中に帰ることができた。崩じた後は太郎を所の氏神と崇め、 太子も数多くできたが、そのうちに太郎は故郷がゆかしくなり、 亀塚古墳もともなう。大入杵命は崇神記に「能登臣の祖」とされている。 に育まれた伝承の、その想像力の方向に興味が惹かれるのである も留意される。あるいはこの伝承の発生はせいぜい中世くらいなのかもしれない 『能登名跡志』には、この古墳にまつわって次のような伝承を載せている。 能登臣の祖を唐土と結びつけ、しかも観音の庇護を説くという能登の人々の間 観音の教えによって国王の娘と首尾よく婚姻をなし、 太郎が、観音の夢の教えによってその尊像を守りとして筑紫潟から 観音に祈って大亀 国王となった。 そして 入左近

「梁塵秘抄」には、「公庫を付けるとしているようだ。観音霊場に対する石動山系の修験者の深い関生を中世にみようとしているようだ。観音霊場に対する石動山系の修験者が各々の地域社会と接触してきたことが、これらの地域的霊場発生の背景にあったのではないかと考えられる」と述べ、能登の観音霊場の発霊場発生の背景にあったのではないかと考えられる」と述べ、能登の観音霊場の発霊場発生の背景にあったのではないかと考えられる」と述べ、能登の観音霊場の発生を中世にみようとしているようだ。観音霊場に対する石動山系の修験者の表別山系の修験者が多いこと、および中世期における各札所の支配被支配関係の考察から、「観音本が多いこと、および中世期における各札所の支配被支配関係の考察から、「観音本が多いこと、および中世期における各札所の支配被支配関係の考察から、「観音本が多いこと、および中世期における各札所の支配被支配関係の考察から、「観音本が多いこと、および中世期における各札所の支配被支配関係の考察から、「観音本が多いこと、および中では、

期から院政期にかけては山林修行をこととする聖が活躍して行者や貴賤の信者を集 という今様がみえ、院政期には北陸道を巡る修験者が珠洲の岬にまでも足を伸ばし め 彼らの行場となっていたのだろう。 ていたことが知られる。当時すでに先述の山伏山・岩倉山など奥能登の観音霊場も その聖の住所としての り越路の旅に出でて 足打ちせしこそあはれなりしか われらが修行に出でし時 「別所」が各地に観音霊場として形成されていった例が 珠洲の岬をかい回り 地方における観音霊場の発生について、 うち巡り 振り捨てて (巻二、三〇〇) 摂関後 ひと

る可能性を十分にもっている。

古言霊場も存するかもしれない。しかし、能登の観音霊場に残存している伝承群は、由谷氏も強調するように海民の生業に深くかかわるという性格を蔵している。みて由谷氏も強調するように海民の生業に深くかかわるという性格を蔵している伝承群は、多いという考察もあって、能登にもあるいはそうした歴史的展開の中で発生した観多いという考察もあって、能登にもあるいはそうした歴史的展開の中で発生した観

信仰の一つの結節点をなしていると思う。 信仰の一つの結節点をなしていると思う。 に述べたような、古代において能登の海民が生業を通じて結ばれていた日本海のネットワーク、また大陸・半島との交流を通じて伝来したものだろう。泰澄伝承においる、古代において能登の海民が生業を通じて結ばれていた日本海のネットワーク、また大陸・半島との交流を通じて伝来したものだろう。泰澄伝承におおる、作登の観音霊場の信仰史や伝承を通じてうかがわれる、能登の海辺にかつては濃能登の観音霊場の信仰史や伝承を通じてうかがわれる、能登の海辺にかつては濃

けない。多くの寺院は三十三所札所の標示もなく、さびれている。 所を少し巡っても、 たちと今来の観音が交わってゆく信仰の風景が展開していたのではあるまいか。 視した。そしてさらにずっと古く、越前で泰澄が白山に観音信仰を持ち込んだ八世 現代人の「無宗教」化も拍車をかけていることだろう。けれども、歴史をさかのぼ 明治初めの神仏分離政策の打撃を深く蒙った結果でもあり、さらに現代の過疎化や 紀くらいから続く形勢、風景なのだろうが、また神仏習合の色濃かった観音寺院が なお優勢のようである。これは、述べたように、 つのは真宗寺院の黒々とした大屋根で、 る所のひっそり、 紀前半ごろには、 霊場への支持も大きかったはずだし、中世の修験は神仏習合で観音という神格を重 るなら、近世初期に「能登三十三観音札所」が組織されたころにはまだ民衆の観音 近年刊行の 『能登国三十三観音のたび』などを手引きとして、いま能登半島の札 能登地方においても海辺や海辺近くの山などで在来の神さびた神 小じんまりとしたたたずまい。かえって集落の中やほとりに目立 現在の能登半島で観音信仰がさかんだという印象はほとんど受 真宗は檀家の支持のもとに現代におい 能登に真宗が浸透した十五、 観音堂と呼ば

### (2) (1) 注

- 玉井敬泉「白山の祭神と信仰」(民衆宗教史叢書一八『白山信仰』所収、一九八六年)。 『福井県史 資料編1 古代』(一九八七年)所収の翻刻により、その校異も参照する。
- 共氏の解題によれば鎌倉時代の成立と推定される。なおまた山岸氏は、同書に「秦泰澄 於父生、古志路行者秦泰澄大徳是也」とある。「白山大鏡第二神代巻初一」は同書の山岸 所収、一九八三年)にも、「持統天皇越知娘五年、越前国足羽南郡阿佐宇津渡守、為泰角 伝承」、民衆宗教史叢書一八『白山信仰』所収、一九八六年)。 大徳」とある点に注目し、泰澄の出自を新羅系渡来氏族の秦氏であるとしている(「泰澄 「白山大鏡第二神代巻初一」(山岳宗教史研究叢書17『修験道資料集〔Ⅰ〕東日本篇』
- (4)|山岸共||白山信仰と加賀馬場](山岳宗教史研究叢書10『白山・立山と北陸修験道』所
- 一九七七年)。
- (5) 長坂一郎「『泰澄和尚伝』と越知山」(「福井県立博物館紀要」1、一九八五年三月)。
- 『丹生郡誌』一九三頁(一九○九年)。
- 白山比咩神社社務所編『白山比咩神社略史』(訂正増補六版、二〇〇一年)。
- 『福井県史 資料編1 古代』の翻刻による。
- (9) (8) (7) 史料である。 上村俊邦編『白山信仰史料集』(二〇〇〇年)の翻刻による。美濃側の石徹白に伝わる
- 本文・訓読は日本思想大系『寺社縁起』による。
- (11)『観音信仰』三七頁、八六頁ほか(一九七〇年)。 石田茂作『写経より見たる奈良朝仏教の研究』(一九三〇年)は、天平七年帰朝の玄 同八年来朝の菩提僊那の将来経典の影響を指摘している(四七頁)。また、速水侑
- (12)巻七、一九頁。注印の石田氏の書、「附録」八四頁にある。

(13)

- 洛山寺考 文化編、二〇〇五年三月)に述べた。 古代における海のフダラク信仰の伝播の一端、また洛山信仰の成立については、拙稿 −朝鮮の補陀洛の成立について──-」(「甲南女子大学研究紀要」 四一、文学
- 参考、『新修七尾市史2 古代・中世編』(二〇〇三年)。
- 橋本澄夫「古墳文化と須曽蝦夷穴古墳」(『能登島町史 通史編』所収、一九八五年)。
- 浅香年木「古代の能登島」(『能登島町史 通史編』所収、一九八五年)。
- 参考、注16の論文。
- $(18) \quad (17) \quad (16) \quad (15) \quad (14)$ 参考、由谷裕哉「能登地方の観音霊場--」(「日本民俗学」一五四、一九八四年七月)。 -地域的霊場の発生と三十三所成立の周辺
- (21) (20) (19) 七尾市教育委員会文化財課編『七尾市の文化財』(二〇〇六年)。
  - 『松下集』八五三(新編国歌大観八所収)
- 注18の論文。

- 注印の速水氏の書、第三章第二節「院政期における観音霊場信仰の展開」。
- (23)(22)西山郷史『能登国三十三観音のたび』(二〇〇五年)。

### Belief in Kannon in Mt. Haku and Noto

——Concerning belief in Fudaraku of early date——

### KANNO Tomikazu

**Abstract:** According to a book titled "the biography of monk Taicho", Mt. Haku had become a mountain of belief in Kannon after a monk called Taicho climbed it in the early 8th century. Monk Taicho had probably been a worker of the sea in Echizen before that. His belief in Kannon spread through the network of the Japan Sea, and as for belief in Fudaraku of the sea, it is considered to be the first one to be accepted to the workers of the sea in Hokuriku area.

It seems that this belief had also spread around Noto area, since there are still some old traditions about belief in Kannon of the sea left in the old Kannon temples in Noto.